
 
 

Inaugurazione Anno Accademico 2025-26 dell’Università degli Studi di Milano 
 
Discorso inaugurale della Rettrice, Prof.ssa Marina Brambilla 
  
Rivolgo un saluto e un ringraziamento per essere qui con noi oggi, a tutti gli illustri ospiti presenti, alla 
Vicepresidente del Senato Licia Ronzulli, al Prefetto Claudio Sgaraglia, al Sindaco di Milano Giuseppe 
Sala, all’Assessore all’Università Ricerca e Innovazione di Regione Lombardia Alessandro Fermi, ai 
Deputati e Senatori presenti, a tutte le Autorità civili, militari, e religiose, agli amici e alle amiche 
Rettori e Rettrici e ai loro delegati, ai miei predecessori nella carica di Rettore, Elio Franzini e Gianluca 
Vago. 
Rivolgo un saluto e un ringraziamento alle Prorettrici e ai Prorettori, ai Delegati dell’Ateneo per il 
costante, efficace ed amichevole sostegno che mi assicurano quotidianamente. Estendo il saluto a 
tutti i colleghi che ricoprono funzioni o ruoli di responsabilità negli organi di governo, indirizzo, 
gestione e controllo del nostro ateneo. Rivolgo un saluto a tutti i colleghi docenti e del personale 
tecnico amministrativo e bibliotecario presenti o collegati, e saluto, con particolare affetto, le 
studentesse e gli studenti.  
Il video che abbiamo appena visto mostra la pluralità e la ricchezza della Statale, nata come la prima 
università interdisciplinare meneghina, con i suoi sei poli dislocati per Milano e la Lombardia, con 
molteplici aree di ricerca e didattica, i suoi 31 dipartimenti animati da più di 4500 persone, tra 
docenti e personale tecnico e amministrativo, e gli oltre 60000 studenti in crescita: una città nella 
città, un ateneo pubblico, fucina di idee e di viva partecipazione. 
In questi ultimi 100 anni di storia l’Italia e Milano sono cambiati profondamente e così anche La 
Statale di Milano, che si appresta a vivere la sua trasformazione e la sua sfida più grande: la messa a 
terra del Campus scientifico MIND, immaginato come uno degli hub di ricerca e innovazione più 
significativi a livello europeo, in un distretto che rappresenta un importante ecosistema culturale, 
scientifico, industriale e produttivo. Un grande investimento su cui ha scommesso l’intero sistema 
Paese e che avrà un impatto decisivo di rigenerazione sul territorio, aumentando l’attrattività 
internazionale di Milano. 
Oggi ho scelto però di non soffermarmi, come sarebbe consuetudine, sui vari traguardi raggiunti 
dall’Ateneo e sui progetti in corso e futuri. Preferisco parlarvi dei valori e dei principi su cui si fonda 
la nostra identità e il nostro agire in Statale, perché credo siano infinitamente più importanti di 
qualsiasi indice e risultato che certamente questo ateneo non manca di annoverare.  
E perché viviamo un tempo in cui, a livello globale, non possiamo più darli per scontati. Dobbiamo 
prenderne atto e dunque ricondividerli, per riscoprirne la assoluta rilevanza nel presente. 
In giornate come questa, ritroviamo ritualità e codici che rimandano alla storia dell’università 
europea. Tra questi, quel simbolo della cultura accademica che sono le toghe che indossiamo. 
Apparentemente aliena da una realtà universitaria sempre più inclusiva, lungi dal voler 
rappresentare un elitismo che ci siamo fortunatamente lasciati alle spalle, la toga resta per noi un 
emblema ricco di significato. È un’affermazione simbolica di rispetto per il sapere e per la 
conoscenza, l'orgogliosa affermazione della nostra tradizione che nutre il presente e guida il futuro. 
Il sapere è un diritto assoluto fondamentale, ma soprattutto una responsabilità. Per agire a favore 
del progresso scientifico, culturale e civile, esso deve restare aperto al confronto critico e mantenersi 
libero da costrizioni esterne.  



 
 
In tal senso, la libertà accademica costituisce non solo e non tanto un diritto individuale dei docenti, 
ma anche e soprattutto una garanzia sociale collettiva. Un principio fondante della Universitas al 
quale oggi vorrei dedicare qualche riflessione. 
La libertà accademica non nasce come diritto, come norma giuridica, ma come ideale concepito 
dall’Illuminismo. È nell’Illuminismo che troviamo la fondazione culturale della libertà accademica 
moderna, l’idea che il sapere debba essere libero, universale, controllato solo dalla ragione: i 
philosophes francesi sono protagonisti di una trasformazione radicale del rapporto tra sapere e 
potere; Voltaire rivendica la libertà di pensiero contro l’intolleranza religiosa; l’Encyclopédie di 
Diderot costituisce una sfida sistematica alla censura. I grandi dell’Illuminismo tedesco si muovono 
tra l’autonomia della ragione e il modello di Wilhelm von Humboldt, che nel 1809 fonda l’Università 
di Berlino proprio sui principi di libertà dell’insegnamento (Lehrfreiheit) e libertà dell’apprendimento 
(Lernfreiheit), unità di ricerca e didattica, distanza dal potere politico, Wissenschaftsfreiheit (libertà 
della scienza). L’Illuminismo italiano ha una fisionomia specifica e un carattere pragmatico, che 
collega libertà accademica e utilità sociale del sapere. Proprio a Milano, grazie a figure come Pietro 
ed Alessandro Verri e Cesare Beccaria, nasce una concezione del sapere, in cui la libertà intellettuale 
e la fiducia nel metodo sperimentale divengono strumento di progresso sociale, di analisi e critica 
delle istituzioni civili, di riforma del diritto e della giustizia.   
Una concezione sulla quale si è costruita la storia del nostro territorio e che continua ad ispirare le 
sue università: il nucleo della modernità lombarda e milanese e di quell’“illuminismo riformatore” 
che preparò l’Italia liberale. 
Dall’Illuminismo, la libertà accademica, nella sua doppia dimensione di autonomia istituzionale e 
libertà individuale di ricerca e insegnamento, entra nelle costituzioni europee moderne. L’Italia 
presenta un rapporto peculiare, direi persino privilegiato, con il tema della libertà accademica. Il 
quadro costituzionale italiano (pensiamo agli artt. 9, 33 e 34 della Costituzione) prevede, infatti, una 
delle formulazioni più articolate e giuridicamente incisive in Europa in materia di libertà accademica; 
essa non è presentata come un diritto isolato, bensì come parte di un sistema complesso in cui 
ricerca, cultura e istruzione superiore sono riconosciute quali funzioni essenziali della Repubblica. 
Come ogni libertà costituzionale, anche la libertà accademica è naturalmente sottoposta a limiti: il 
rispetto della correttezza scientifica, la necessità di garantire agli studenti un insegnamento non 
arbitrario.  
L’impegno della Repubblica, di cui nel 2026 festeggiamo gli 80 anni, gli stessi 80 anni dell’Assemblea 
costituente, del Referendum istituzionale e del primo voto alle donne, è quello di preservare la 
libertà della scienza perché nella libertà della scienza si custodisce la libertà di tutti. Il progetto 
costituente nasceva, del resto, da una chiara consapevolezza storica: la libertà della scienza era stata 
profondamente violata durante il fascismo, con conseguenze devastanti sulla cultura e sulla ricerca. 
Si tratta, quindi, di una libertà al servizio della democrazia, ed è questo il senso più alto della nostra 
azione. 
Le istituzioni europee hanno riconosciuto il ruolo cruciale della libertà accademica nella Carta dei 
diritti fondamentali dell’Unione Europea. Tuttavia più di recente il Consiglio d’Europa ha messo in 
guardia contro le minacce all’autonomia delle università, osservando che diversi Stati membri hanno 
sperimentato forme di erosione della libertà accademica, in particolare in alcune aree dell’Europa 
centro-orientale; una risoluzione del Parlamento europeo del 2018 ha richiamato la necessità di 
garantire fondi stabili per l’istruzione superiore e la ricerca, poiché – è bene ricordarlo - anche la 
carenza di risorse rappresenta una minaccia reale alla libertà accademica.  



 
 
Malgrado tali criticità, l’Europa continua a rappresentare uno dei contesti più avanzati al mondo per 
tutela e promozione della libertà accademica, grazie a una tradizione consolidata di pluralismo 
scientifico e alla presenza di istituzioni sovranazionali capaci di monitorare e denunciare eventuali 
violazioni.  
Ma se ampliamo lo sguardo al resto del mondo, osserviamo un panorama molto eterogeneo. Il 
modello anglosassone, comprendente Stati Uniti e Regno Unito, è un sistema altamente competitivo 
e decentralizzato, con forte presenza privata, caratterizzato da una libertà accademica e da 
un’autonomia finanziaria e statutaria storicamente fortissime, e, tuttavia, è al contempo molto 
esposto a pressioni politiche e finanziarie. Nei Paesi con governi di stampo autoritario o a libertà 
limitata come Cina, Russia, Turchia, troviamo caratteristiche radicalmente diverse: le interferenze 
politiche sono crescenti nelle realtà accademiche e, spesso, vi è il controllo diretto sulla governance 
degli atenei, e questo fenomeno, a cui guardiamo con preoccupazione, ci deve interrogare e tenere 
vigili. Per non citare ciò che significa oggi essere università nei Paesi in zone di guerra, dove alla 
limitazione strutturale della libertà accademica si aggiungono la distruzione fisica delle 
infrastrutture, l’interruzione della continuità didattica e di ricerca, la messa in pericolo di studenti, 
ricercatori e docenti, e in cui l’università, da spazio critico e istituzionale del sapere, è ridotta a 
presidio fragile di sopravvivenza culturale.  
Il mio pensiero va, in particolare, ai colleghi e agli studenti iraniani, palestinesi e ucraini: è nostro 
dovere incentivare, quanto più possibile, formule di collaborazione, finanziare borse di studio e 
favorire corridoi umanitari. 
Il modello universitario è, quindi, molto diverso a seconda delle tradizioni culturali e dei sistemi di 
governo vigenti nei vari Paesi.  Si chiamano tutte università, ma non fanno tutte la stessa cosa, non 
sono tutte la stessa cosa.  
È principalmente tale eterogeneità a suggerire di considerare con qualche riserva la significatività 
delle classifiche universitarie. I ranking standard si concentrano su ricerca, reputazione e risorse, 
lasciando al margine la didattica, il rapporto con il territorio e le imprese e, soprattutto, ignorando 
del tutto aspetti fondamentali come l'autonomia della ricerca, la libertà di espressione, 
l'indipendenza intellettuale, le condizioni di lavoro di docenti, ricercatori e personale.  
C’è un indicatore di ranking, l’Academic Freedom Index (AFI), elaborato dalle università Göteborg e 
Erlangen-Nürnberg, che misura quanto la libertà accademica sia effettivamente garantita nei Paesi 
di tutto il mondo. L’ultimo report pubblicato evidenzia un declino della libertà accademica in molti 
Paesi del mondo: in 34 nazioni il punteggio è sceso significativamente negli ultimi dieci anni. 
Oggigiorno quasi la metà della popolazione mondiale vive in Paesi in cui le restrizioni della libertà 
accademica sono molto gravi. L’Italia ha, allo stato attuale, un indice di libertà accademica molto 
alto. Le istituzioni accademiche italiane, per quanto talvolta criticate, godono di una significativa 
autonomia rispetto a interferenze dirette e oppressive, un’autonomia che va apprezzata e che 
abbiamo la responsabilità di difendere, sviluppare, alimentare, specialmente in un periodo in cui in 
molti Paesi del mondo è assente o sotto pressione.  
L’Università degli Studi di Milano sta investendo nell’internazionalizzazione, ottenendo risultati 
significativi: cresce la mobilità di studenti in ingresso e in uscita e, rispetto allo scorso anno, 
aumentano del 40% i visiting professors e i visiting scientists, con una particolare attenzione allo 
sviluppo di nuove reti, soprattutto nell’area mediterranea. 
Il nostro Ateneo è oggi l’unico in Italia ammesso alla League of European Research Universities ed è 
parte dell’alleanza europea 4EU+ e dell’alleanza U7+. Ma se da un lato, l’internazionalizzazione 



 
 
arricchisce la ricerca e le esperienze accademiche, dall’altro, oggi può esporre le università a 
pressioni politiche ed economiche transnazionali. In un contesto, segnato da crescenti tensioni 
geopolitiche, è essenziale, quindi, preservare la neutralità critica del sapere. 
Anche in Italia e in Europa la libertà accademica si confronta oggi con una serie di sfide che 
richiedono risposte articolate. La crescente dipendenza da piattaforme digitali e la diffusione 
dell’intelligenza artificiale sollevano interrogativi sulla proprietà e sul controllo dei dati e delle 
informazioni, oltre che sulle forme di monitoraggio delle attività scientifiche.  
L’Università degli Studi di Milano, a tale riguardo, sta portando avanti la scelta di un uso responsabile 
e consapevole delle nuove tecnologie, con un approccio attento alla sostenibilità, mettendo le 
persone al centro di questa trasformazione e formando sia il personale che gli studenti al governo 
dell’AI. Nostro dovere, per i prossimi anni, sarà quello di rinnovare la didattica, guardando 
all’intelligenza artificiale come parte integrante e trasversale della nostra offerta formativa. 
Nello stesso tempo, a partire da quest’anno accademico, intendiamo aprirci con maggior decisione 
anche alla formazione online, rivolgendoci a nuovi profili di studenti che, indipendentemente dall’età 
e dall’area geografica di appartenenza, potranno scegliere una formazione telematica e interattiva 
in una grande università pubblica d’eccellenza.  
E veniamo alla sostenibilità economica: senza un adeguato, stabile e crescente investimento 
pubblico, ogni principio di libertà rischia di restare puramente nominale perché la dipendenza dei 
finanziamenti da logiche di mercato rischia di orientare le agende scientifiche verso temi 
immediatamente produttivi, relegando in secondo piano le discipline umanistiche o la ricerca di 
base. Ricerca di base, ci tengo a sottolinearlo, che in Statale consideriamo elemento identitario 
imprescindibile e su cui investiamo particolarmente, costituendo il fondamento di ogni progresso 
scientifico a lungo termine: non a caso, siamo i primi in Italia per numero di Dipartimenti di 
Eccellenza, ben 13 sui 180 finanziati a livello nazionale, e primi in Lombardia e terzi in Italia per 
numero di progetti finanziati dall’ultimo bando ministeriale FIS 3 (Fondo Italiano per la Scienza). 
Il legame tra il metodo scientifico e la libertà è indissolubile. La storia della scienza, pensiamo a 
Galileo, testimonia come esso sia nato proprio in un conflitto continuo con l’autorità e con il dogma. 
Nel Novecento, Karl Popper riformula questo legame in termini filosofici e ci ricorda che il cuore del 
metodo scientifico non è la certezza, ma la possibilità di errore; che una teoria è scientifica solo se 
può essere smentita. Questa idea ha una portata profondamente politica: una società libera funziona 
come la scienza, perché consente la critica e la correzione degli errori; una società libera si oppone 
alle ideologie che si presentano come infallibili e indiscutibili. Ed è propriamente sul valore sociale, 
politico, inteso come educazione alla polis, della scienza, che si innesta il nostro ruolo civico, che 
consideriamo cuore della nostra azione. 
Il legame indissolubile tra metodo scientifico e libertà assume oggi una nuova urgenza. Nonostante 
i risultati eccezionali raggiunti in campo scientifico, vediamo crescere un diffuso e incomprensibile 
antiscientismo: negazione dei cambiamenti climatici, sfiducia nei vaccini, complottismi tecnologici e 
medici, sono tutti sintomi di una crisi profonda.  
La fiducia nel metodo scientifico, nella scienza e nella ricerca, è una forma di fiducia nella libertà 
critica, nella trasparenza e nella responsabilità collettiva. Senza questa fiducia, lo spazio pubblico si 
riempie di narrazioni equivalenti, in cui fatti verificati e convinzioni personali o, addirittura, notizie 
false hanno lo stesso peso, aprendo così la strada alla propaganda, alla manipolazione e all’arbitrio. 



 
 
In questo senso, il metodo scientifico resta uno dei pilastri della libertà moderna. Non garantisce 
verità assolute, non è infallibile, ma protegge dal dogmatismo. Non elimina il conflitto, ma stimola 
lo spirito critico.  
In un mondo complesso e fragile, scegliere la scienza significa scegliere una libertà esigente, scegliere 
il potere del dubbio, del confronto e del rispetto per i fatti. Anche per i giovani. Il costante esercizio 
alla libertà negli anni universitari - libertà di conoscere, di studiare, di esprimersi, di mettere e 
rimettere in discussione - è elemento costruttivo fondamentale per ogni percorso di crescita 
individuale.  
La libertà è il motore dei giovani, necessaria per poter immaginare il futuro con fiducia, quella fiducia 
oggi erosa dal difficile scenario che ci circonda. Possiamo e dobbiamo fare la nostra parte per 
alimentare speranza e fiducia, creando perlomeno in università le condizioni per “l’accadimento 
della felicità”, come lo ha definito Umberto Galimberti.  
Lo dobbiamo fare, prima di tutto, sostenendo i diritti che la libertà necessariamente richiama: quello 
a studiare, a scegliere liberamente cosa, come e dove, a farlo in ambienti e spazi adeguati, ricchi di 
possibilità di relazione gratificanti e di confronto costruttivo. Dobbiamo farlo contrastando noi per 
primi quelle che il Presidente Mattarella ha definito “le tossine dell’indifferenza”, quella inclinazione 
al cinismo che serve solo ad autoassolverci dalla nostra mancanza di propositi davanti all’ingiustizia. 
E richiamando il valore più profondo dell’empatia, dell’ascolto, della comprensione dell’altro, come 
fondamenti di coesione sociale. 

C’è un altro punto che vorrei toccare, strettamente correlato al tema delle libertà accademica, quello 
del significato e del valore della laicità, intesa come autonomia del pensiero critico da ogni dogma 
religioso, ideologico o politico. Senza tale autonomia, l’università cesserebbe di essere luogo di 
ricerca della verità per trasformarsi in strumento di conferma di verità già date. In un contesto 
accademico laico, come quello della Statale, la ricerca non è orientata da finalità di edificazione 
spirituale o di legittimazione ideologica, ma dalla responsabilità verso la verità e verso la comunità 
scientifica. Ciò garantisce non solo l’affidabilità dei risultati, ma anche la loro universalità: una 
conoscenza che nasce da presupposti laici può essere discussa, condivisa o confutata da chiunque, 
indipendentemente dalle appartenenze culturali o religiose. In società pluralistiche, in cui convivono 
visioni del mondo differenti, solo un’istituzione che non si identifichi con nessuna di esse può 
svolgere una funzione di mediazione culturale e di formazione critica dei cittadini, può sviluppare un 
sapere capace di parlare a tutti senza chiedere a nessuno di rinunciare alla propria coscienza. 

La libertà accademica oggi si trova calata in una situazione completamente diversa rispetto a quella 
in cui è nata. In un’epoca in cui il numero dei docenti e degli studenti era estremamente esiguo, la 
libertà delle università era in un certo senso più facile da proteggere. Oggi, al contrario, le 
conoscenze scientifiche e tecnologiche sviluppate negli Atenei influenzano enormemente la vita 
quotidiana e alimentano il cambiamento sociale. La pressione e il coinvolgimento pubblico diventa 
inevitabile e difendere la libertà accademica può diventare più difficile.  
Ed ecco un altro nodo. Perché la ricerca scientifica e l’Università possano continuare a prosperare, è 
fondamentale che tra politica e scienza ci sia fiducia reciproca, una fiducia che non deve essere cieca 
né subordinata, bensì consapevole delle differenze profonde tra i due ambiti.  
Nonostante le differenze, scienza e politica non sono rivali, bensì alleate imperfette; entrambe 
orientano l’azione umana, anche se in modo diverso. È qui che la fiducia reciproca diventa essenziale. 
La politica deve fidarsi della scienza come miglior strumento disponibile per comprendere la realtà. 



 
 
La scienza, a sua volta, deve riconoscere la legittimità della politica nel decidere, senza sostituirsi ad 
essa o imporre soluzioni come verità morali.  
Un buon rapporto tra politica e scienza è un equilibrio fragile, ma indispensabile in una società 
complessa, le cui grandi sfide non possono essere affrontate né con le sole opinioni, né con i soli 
dati. 
Quando questa fiducia si rompe, si rischia moltissimo. Se la politica ignora la scienza, le decisioni 
diventano arbitrarie, inefficaci o pericolose. Se la scienza pretende di dettare l’agenda politica, perde 
la propria credibilità pubblica. E così cresce la sfiducia dei cittadini, terreno fertile per populismi e 
antiscientismo.  
Se da Università europee, siamo chiamate a essere presidio dei valori fondanti della democrazia 
occidentale, vulnerabili anche nel nostro continente, la pace – cardine di ogni libertà e di ogni diritto 
– non può che essere al centro del nostro impegno. Ed è precisamente sul piano della difesa della 
pace che l’Europa stessa può sfuggire al rischio dell’irrilevanza, riprendendo il suo ruolo di garante 
dell’equilibrio internazionale.  
E torno per un momento all’Illuminismo che, in particolare in Germania, si intreccia con riflessioni 
sulla religione e sull’etica. Accanto a Kant, un’altra voce importante dell’Aufklärung fu quella di 
Gotthold Ephraim Lessing. Nella sua visione storicistica della religione, come espressa nel saggio 
L’educazione del genere umano, le varie religioni sono espressioni successive di un’umanità che 
educa sé stessa progressivamente alla rivelazione della verità; non esistono verità eterne, ma tappe 
di amore, comprensione e sviluppo. Nel dramma Nathan il Saggio (1779) ambientato nella 
Gerusalemme delle Crociate, Lessing racconta di un mercante ebreo, un sultano musulmano e un 
cavaliere cristiano e lancia un appello universale alla tolleranza interreligiosa, suggerendo che solo 
il confronto sereno e razionale porta alla pacificazione e alla convivenza. La sua “parabola dei tre 
anelli” è ancora oggi un appello potente all’interculturalità, all’uguaglianza morale e al 
riconoscimento della dignità di ogni credente o non credente, insegna con delicatezza che non si 
può distinguere quale religione sia “vera” e che la vera misura della fede si trova nei gesti e nella 
bontà degli uomini, nell’umanità come valore comune. Dove ci siamo persi da allora a oggi? 
Ancora oggi, in un mondo segnato da nuove forme di dominio tecnico e ideologico l’insegnamento 
illuminista resta un richiamo fondamentale all’esercizio incessante della vigilanza critica, alla 
rivendicazione dell’autonomia del giudizio, alla responsabilità individuale, alla fedeltà alla ragione.  
Al termine della cerimonia ascolteremo due brani, pur lontanissimi nel tempo e nel contesto storico, 
che mi piace leggere come due immagini complementari della conoscenza e del ruolo dell’università.  
Il Divertimento in Fa maggiore K. 138 di Wolfgang Amadeus Mozart fu composto nel 1772, in 
un’Europa ancora pienamente attraversata dalla cultura dell’Illuminismo. Una musica che incarna 
l’ideale della conoscenza come ordine razionale: tutto è misurato, comunicabile, con una fiducia 
profonda nella capacità della ragione di dare forma al mondo. Gabriel’s Oboe, composto da Ennio 
Morricone (nostro laureato honoris causa) per il film The Mission, si colloca in un orizzonte storico e 
culturale ben diverso. Lo sguardo è quello della modernità tarda, già consapevole delle ambiguità e 
delle violenze che il progetto occidentale di conoscenza e civilizzazione ha portato con sé. La musica, 
in questo caso, non organizza il mondo: cerca di parlarvi senza dominarlo. 
Senza l’ordine di Mozart, la nostra libertà accademica rischia di diventare arbitrio, senza la voce 
solitaria e vulnerabile di Morricone, rischia di trasformarsi in autonomia autoreferenziale, incapace 
di ascolto. 



 
 
Vogliamo, dunque, intendere la nostra libertà accademica come una doppia fedeltà: fedeltà alla 
razionalità e al metodo scientifico, che ci garantiscono chiarezza, comunicabilità e universalità del 
sapere; fedeltà alla responsabilità etica del sapere, che deve saper riconosce il contesto storico, il 
conflitto e la necessità del dialogo.  
La Statale continuerà ad essere il luogo di un sapere libero perché rigoroso, e rigoroso perché aperto 
all’ascolto e al dialogo — il fondamento più profondo della libertà accademica. Il luogo dove si 
gettano le basi per una cittadinanza che non può essere uniformità, ma deve essere pluralismo 
pacifico.  
Questo, credo, il senso più alto e la necessità civile dell’Università oggi, questa l’identità 
dell’Università degli Studi di Milano che è e resterà la città aperta delle idee e della libera scienza.  
 


